Shaxs ma’naviyatining shakllanishida til va adabiyotning roli
Xalgaro ilmiy-amaliy konferensiyasi

ALISHER NAVOILY G‘AZALLARIDA JON (RUH)
TUSHUNCHASINING METAFORALAR ORQALI IFODALANISHI
Ibotova Madina,
Buxoro davlat pedagogika instituti
“O ‘zbek tili va adabiyoti” kafedrasi o ‘qituvchisi

Annotatsiya
Magqolada Alisher Navoiyning g‘azallarida jon (ruh) tushunchasi va uning
metaforalar orgali ifodalanishi o‘rganilgan.Mazkur tushunchalar orgali hosil
gilingan metaforalarni yaratishda shoir mahorati va jon (ruh)ning badiiy talgini
orqali ilgari surilgan g‘oyalar tahlil qilingan.
Kalit so‘zlar:jon, ruh, qush, tana, gafas, zindon, nur, tuprog.
Abstract
The article studies the concept of soul (ruh) in Alisher Navoi's ghazals and its
expression through metaphors. The poet's skill in creating metaphors created
through these concepts and the ideas put forward through the artistic interpretation
of soul (ruh) are analyzed.
Keywords:soul, spirit, bird, body, cage, dungeon, light, soil.
AHHOTaALUA
B cratebe wuccienyercs mnoHATHe Aylmd (AyXa) U €€ BBIPAKECHUE Yepe3
Metadopsl B razensx Anumepa HaBou. B cozmanum metadop, MOpOXKACHHBIX
O9THUMHU IIOHATHUAMHU, ObLIH IMpOaHAJIUM3HUPOBAHBI HABBIKHU 1103TA U HACH, BEIABHUHYTBIC
yepes XyA0KeCTBEHHYI0 MHTEPIPETALNIO TYIIH (JTyXa).
Kurwuessble cioBa: ayiia, 1yx, NTUIA, TEI0, TEMHHUILIA, CBET, 3€MJISL.

Alisher Navoiy lirik mersosida o°ziga xos talgin gilingan ramziy obrazlar
sirasiga jon va ruh ham kiradi. Shoir g‘azaliyotida ruh (jon), tana-jism bilan
bog‘liq bir qator metaforalar hosil gilingan.

Ulug® shoir Alisher Navoiy lirikasida jon va ruhning badiiy ifodasida o°ziga
xos metaforalar go‘llangan bo°‘lib, tadgigotda ularni quyidagicha tasniflarda
berishib o‘tishga harakat gildik.

1. Ruh —qush, tana — gafas
2. Ruh —nur, vujud — tuprog
3. Ruh -nur, ruh —soya

4. Ruh-nay, jism — nayiston

437



Shaxs ma’naviyatining shakllanishida til va adabiyotning roli
Xalgaro ilmiy-amaliy konferensiyasi

Ruh —qush, tana —gafas. Ruhni qushga, tanani gafasga giyoslash Sharq
adabiyoti keng qo‘llangan tashbehlardan biridir. Ruh nozik mavjudot bo‘lishi va
samoviy idrokni o‘z ichiga olganligi nuqgtai nazaridan, u qushlarga o‘xshatiladi.
O‘limdan keyin ham u yuqori olamlarga tegishli bo‘lgani hamda uning ketganiga
ishonilgani uchun ham “uchib ketdi” iborasi qo‘llangan. Mumtoz adabiyotda
go‘llangan “jon qushi”, “ko‘ngil qushi ”, “g‘am qushi”, “xirad qushi” kabi qator
birikmalar ham jon va ruhning badiiy ifodasi uchun xizmat gilgan.

Mumtoz she’riyatda vujudni gafas tashbehi bilan berish an’nana tusini olgan.
Insonning hissiy yoki ruhiy jihatdan “qotib qolgan” holatlarini, uning ichki
dunyosidagi “cheklanganlik” vaziyatlarini ifodalashda “qafas” metaforasiga tez-tez
murojaat gilingan.

Tabiat chohidin ruhungni qutgarkim, xush ermastur

Qafas qaydi aro bulbulg‘a bo‘Imog mubtalo asru [1.471].

Shoir ajoyib tasvirni hosil gilgan. Baytda ruh — bulbul, vujud — gafas
timsolida tasvirlangan. Biz yugorida tansiz ruhni yoki ruhsiz tanni tasavvur qilib
bo‘lmaydi, degan ta’kidni bergan edik. Xo‘sh, Alisher Navoiy ruh badanni tark
etishi bilan bog‘liq tasvirdan ganday magsadni ko‘zlaydi? Bulbulning maskani
bog*-u rog‘lar. U erkinlikni, ozodlikni sevadi. Ruh ham erkinlikni sevadi. Buning
uchun u “tabiat chohi” — nafsoniy illatlardan ozod bo‘lishi kerak. Tabiat chohi —
dunyoga bog‘lanib qolmoq. Ruhni bunday chohdan qutqarmaslik qafas ichidagi
bulbulning holatini eslatadi. Ruhning asl maskani Alloh dargohi — jannat
bog‘laridir. Bunday maskanga faqatgina kamolga etgan va jism gafasidan ozod
bo‘lgan ruhgina eta oladi.

Alisher Navoiyning oshiqona g‘azallarida ham oshigning ruhiy holatining
ifodasida vujud — gafas ramzidan mahorat bilan foydalangan.

Ne xayol edi yanakim, ko‘ngul qushi saydini havas aylading,

Badanimg‘a har soridin xadang urubon, anga qafas aylading [1.301].

Ko‘ngul qushining saydini istagan ma’shuqa oshiq vujudiga har tomondan
yoy o‘gi (xadang) otib, u (ruhi)ni badan gafasida bandi giladi.

Alisher Navoiy she’riyatida jon va ruh talginida go‘llangan yana shunday
metaforlardan biri zindondir. Tasavvuf adabiyotida ruh — qushga, tana — vujud
zindonga qiyos gilinadi. O‘lim orgali ruh qushi tana zindonidan qutulib, mugaddas
makonga uchadi. Biroq “o‘Imasdan oldin o‘lish” siriga erishgan oriflar tabiiy
o‘limga etmasdan, ilohiylik osmoniga uchadilar. Alisher Navoiy bu ramzdan
o‘zining ishqly mavzudagi g‘azallarida keng foydalangan. Jumladan,

Yana bu ogshom buzug* ko‘nglum, base, badholdur,

Tan buzug‘ zindonida jon ham xarob ahvoldur [5.122].

438



Shaxs ma’naviyatining shakllanishida til va adabiyotning roli
Xalgaro ilmiy-amaliy konferensiyasi

Keltirilgan baytda oshigning tani “buzuq zindonga qiyoslangan. Zindonga
gamalgan jon ham xarob ahvoldi. Demak, shoir baytda oshiq tanini zindong‘a
qiyoslash orqali uni imkonsizligini, “buzug‘ ko‘nglini” “badhol” ekanligini
tasvirlaydi. Bu bu bilan ishg va oshiglik muammolarini hayot ziddiyatlari bilan
birga uyg‘un holda tasvirlashga erishadi.

Ruh — nur, vujud — tuprog. Ruh va nur o‘rtasidagi munosabat insonning
ichki ma’rifati va ma’naviy kamoloti bilan chambarchas bog‘liqdir. “/nson ruhi
mohiyatan nurdan iborat, shuning uchun inson nurni ko ‘rganda zavglanadi,
zulmatdan go rgadi. Koinotdagi barcha sababiy yaratilmalar oxir-ogibat Nur ul-
anvor (Alloh)ga qaytadi [6.184].

Ruh ul nurdururkim, hag anga bermish avj,

Nafs zulmatga qolib, gilmish anga poya hubut [4.198].

Rasululloh s.a.v. hadislarida “Alloh xalq — yaratilmishni zulmatda yaratdi,
so‘ng unga nurni yo‘lladi”,- deyiladi [1.122]. Yuqoridagi baytda shoir ruhning
nurdan yaralganligini, Alloh unga “avj”-yuksalish, ko‘tarilishining zaminida
nurning inson ma’naviy kamolotida yo‘naltiruvchi wva yorituvchi rolini
ta’kidlangan bo‘lsa, nafs esa “zulmatda qolib” u (ruh)ni  martaba, darajadan
(hubut) mosuvo qolishiga sababkor bo‘ladi. Demak, ruh - nur zulmatda insonning
yo‘lini yorituvchi, iymon va umidni ifodalaydi.

Desang falakka chiqgay, foniy ol anosirdin,

Nedinki ruhunggadur chormix bu to‘rtov [3.457].

Anosiri arba’ — to ‘rt unsur: havo, suv, olov va tufrogq. Bu to‘rt unsur inson
vujudining asosi. “Falakka chigmoq™ - ruhning parvozi. Bu bilan ruhiy yuksalish
va Xudoga yaginlashish jarayonida ruhning moddiy olam chegarasidan tashgariga
chigishi va haqiqiy borlig bilan go‘shilib ketishi nazarda tutiladi. Baytda ulug*
shoir parvozga shaylangan ruh uchun to‘rt anosir “chormix” ya’ni  “to‘rt qoziq”
bo‘lishi ta’kidlaydi.

Albatta, bunday tasvirlar orqali tasavvufiy g‘oyalarni ilgari surilgan. So‘fiy
adabiyotda ruhning moddiy olam chegaralaridan qutulib, hagiqgiy saodat va orom
topishi orgali llohiy olamga ko‘tarilishini tasvirlash an’ana tusini olgan. Ko‘ngilni
poklash va ilohiy ishq bilan to‘lib-toshish orqgali Qalbning parvoziga erishish
mumkin. Buning uchun ruh foniy bo‘lishi, ya’ni “to‘rt anosir” dan qutulmog‘i
kerak. Baytda “to‘rt anosir” “o‘zlik” timsoli.

Quyida keltirilgan baytda ham xuddi shu g‘oya ilgari surilgan.

Badan anosirining chorgohin et xorij,

Navoiyo, desang aylay falak sari ohang [2.324].

439



Shaxs ma’naviyatining shakllanishida til va adabiyotning roli
Xalgaro ilmiy-amaliy konferensiyasi

Jism “falak sori ohang” qilmoq uchun to‘rt anosir chorgog‘idan tashqarida
bo‘lishi bilan bog‘liq tasvir keltrilgan. Bu o‘rinda ham ruhning kamolga etishi
bilan bog‘liq g‘oya ilgari surilgan.

Ko‘rinib turibdiki, Alisher Navoiy ruh — nur, vujud — tuproq ramzlari orgali
tasavvufly g‘oyalar targ‘ibida mahorat bilan foydalangan. Shoirning oshiqona
g‘azallarida ham mazkur ramzlar shoirning badiiy niyati uchun xizmat qilgan.

Chunki sensen ruhi poku men nachukkim tiyra xok,

Suhbatimdin topsa tab’ing tiyralik, sensen muhiq [4.220].

Ma’shuga — ruhi pok, oshiq — tiyra xok. Muhiq — hagli. Ular o‘rtasidagi
suhbatdan ma’shuqa ta’bi tiyralik tortsa, u haqli. Oshiq bu bilan uning pok ekanlini
uqtirmoqchi. Baytda ruhning pok yaratilganligi bilan bog‘liq ilohiy-irfoniy g‘oya
shoirning badiiy niyat uchun qo‘l kelgan. Ulug‘ shoir Alisher Navoiy lirikasida jon
va ruhning badiiy ifodasida o‘ziga xos metaforalar go‘llangan. Shoir lirik merosida
go‘llangan ruh —qush, tana — gafas; ruh — nur, vujud — tuproq; ruh — nur, ruh —
soya; ruh—nay, jism — nayiston; ruh — bulbul, vujud — gafas kabi tasvirlarga ramziy
ma’no yuklangan bo‘lib, ular goh solikning, goh oshigning ma’naviy qiyofasining
badiiy talgini uchun xizmat gilgan.

ADABIYOTLAR
1. Abulhasan Hujviriy. «Kashf ul mahjub». Tehron, «Tebbiyony.
Faridun Osiyobiy Ishqiy Zinjoniy tahriri ostida. (A.A. Boltaev tarjimasi), 2003.
2. Navoiy Alisher. Badoe’ ul-bidoya .MAT. XX jildlik. I jild. —T.: Fan,

1987.

3. Navoiy Alisher. Navodir un - nihoya. MAT. XX jildlik. Il jild. —T.:
Fan, 1987.

4, Navoiy Alisher. Favoyid ul-kibar. MAT. XX jildlik. V1 jild. —T.: Fan,
1987.

5. Navoiy Alisher. Badoe’ ul-vasat. MAT. XX jildlik. V jild. — T.: Fan,
1990.

6. Sirojiddinov Sh.  O‘zbek mumtoz adabiyotining falsafiy
sarchashmalari. — T.: “Yangi asr avlodi”.

XALQ RIVOYATLARIDA AMIRIY: TARIXIY SHAXS VA BADIIY
OBRAZ KESISHMASIDA
Payg ‘amova Shirin Jakbarali qizi
FarDu 1-bosgich tayanch doktoranti

Annotatsiya

440



